1

الخطاب الذي ألقاه أمير المؤمنين، حضرة ميرزا مسرور أحمد (أيده الله تعالى بنصره العزيز) أمام ضيوف الجلسة السنوية في ألمانيا لعام 2023
بعد التشهد والتعوذ والبسملة، قال أمير المؤمنين نصره الله:
الضيوف الكرام، السلام عليكم ورحمة الله وبركاته،
بداية، أود أن أغتنم هذه الفرصة لأقدم خالص امتناني لجميع ضيوفنا الذين تكرموا بتلبية دعوتنا لحضور الجلسة السنوية على الرغم من أنهم ليسوا من أبناء جماعتنا. إن اهتمامكم بالتعرف على الإسلام واستعدادكم لحضور هذا الحدث الديني دليل على سعة صدوركم وتسامحكم.
أود اليوم أن أتناول بإيجاز بعض الاعتراضات الرئيسة التي تثار عمومًا ضد الإسلام وأن أرد عليها. على سبيل المثال، يُزعم أن تعاليم الإسلام متطرفة وتشجع المسلمين على استخدام القوة والعنف لغزو الأراضي أو القضاء على الأديان والمعتقدات الأخرى. ويُزعم أيضًا أن المسلمين يعتبرون غير المسلمين أقل شأنًا منهم، وأن الإسلام لا يعطي الأولوية للقيم الإنسانية ولا يمنح حقوقًا متساوية لفئات معينة من المجتمع، وبخاصة النساء.
وكما قلت، فإن أحد الاتهامات الرئيسة الموجهة ضد الإسلام هو أنه انتشر بالسيف وأنه يسمح للمسلمين بممارسة العنف لإجبار الآخرين على قبول تعاليمه. وفي هذا الصدد، من المهم التأكيد على ما يقوله القرآن الكريم، الذي هو أساس جميع التعاليم الإسلامية، فيما يتعلق بنشر الإسلام. 
يقول الله تعالى في الآية 100 من سورة يونس:
"وَلَوْ شَاء رَبُّكَ لآمَنَ مَن فِي الأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أَفَأَنتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ"
هنا يعلن الله تعالى أنه لو أراد لأجبر الناس جميعًا على قبول الإسلام. ومع ذلك فقد قرر أن يتمتع البشر بحرية الإرادة، وبعد ذلك يقول الله تعالى إنه إذا كان هو لا يجبر الناس على قبول الإسلام، فمن المستحيل على النبي الكريم (صلى الله عليه وسلم) أو أتباعه الحقيقيين انتهاك مبدأ حرية العقيدة. وهذه الآية وحدها دليل قاطع على أن الإسلام لا يسمح باستخدام القوة والجبر في الأمور الدينية وأن كل شخص حر في اختيار طريقه الخاص.
وفي سياق مماثل، تنص الآية 30 من سورة الكهف من القرآن الكريم:
"وَقُلِ الْحَقُّ مِن رَّبِّكُمْ فَمَن شَاء فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاء فَلْيَكْفُرْ"
فبينما تؤكد هذه الآية على أن الإسلام دين حق من عند الله وأنه ذروة الحق الذي يقود البشرية إلى الخلاص، فإنها توكد على أن كل إنسان حر في قبول تعاليمه أو رفضها. لا يسمح الإسلام للمسلمين بنشر عقيدتهم بالإكراه من خلال القوة البغيضة والمدمرة للسيوف أو القنابل أو الأسلحة، بل يدعوهم إلى استخدام العقل والأدلة والمحبة لكسب قلوب وعقول البشرية.
وفوق كل ذلك، يعلم الإسلام أهمية أن يعيش جميع الناس معًا في ود، وأن يقوم المجتمع على روح الاحترام المتبادل والتسامح بغض النظر عن اختلاف المعتقدات. علاوة على ذلك، فقد أمر الله تعالى المسلمين مرارًا وتكرارًا ببلوغ أعلى المعايير الأخلاقية حتى في الأمور اليومية الصغيرة التي قد لا يُعتدّ بها، وعلّم المسلمين ضرورة التأكد من أن يكون سلوكهم على أعلى مستوى. إضافة إلى ذلك، لا يطلب الإسلام من المسلمين أن يقصروا مواساتهم بأحبائهم أو إخوانهم المسلمين.
على العكس من ذلك، يأمر القرآن الكريم المسلمين بمعاملة جميع الناس بالعدل والإحسان والرحمة. على سبيل المثال، تكرّس الآية 9 من سورة المائدة من القرآن الكريم المعيار الخالد والرائع للصدق والنزاهة. يقول الله تعالى: "وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ" وورد في هذه الآية: "اعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى". تحدد هذه الآية معيار العدالة الذي يدعو إليه الإسلام والذي يتطلب أنه، حتى لو أساء شخص ما معاملتك كثيرًا أو اضطهدك، فيجب ألا يدفعك ذلك أبدًا إلى السعي للانتقام أو أن يكون ردك غير متناسب وغير عادل.
على مر التاريخ، عصفت الحروب والنزاعات بالعالم، ولا يزال هذا الاتجاه المؤسف مستمرًا حتى اليوم. فهل يمكن القول إنه يتم التمسك بمثل هذه المعايير المشرفة للعدالة في العلاقات الدولية أو بين الدول المتحاربة، بغض النظر عما إذا كانت حكوماتها علمانية أو دينية؟ الجواب البسيط هو لا. 
فقط في الإسلام نجد مثل هذا المبدأ الذي لا لبس فيه، ولا مثيل له للعدالة المطلقة. ومن دواعي الأسف الشديد أنه حتى الحكومات الإسلامية المعاصرة تفشل في التصرف وفقًا لهذا المعيار الإسلامي.
وهناك ادعاء آخر يتكرر كثيرًا وهو أن الإسلام دين حرب وسفك دماء. وفي هذا الصدد ينبغي أن يكون واضحًا أن الله تعالى لم يمنح المسلمين الحرية المطلقة للقتال أو حمل السلاح. عندما أذن القرآن الكريم بالقتال، كان ذلك ضمن ظروف قصوى وبشروط وقيود صارمة. مما لا شك فيه أنه إذا نظر المرء إلى فترة أوائل الإسلام من خلال عدسة موضوعية ومحايدة، فسوف يرى أن المعارك التي خاضها النبي الكريم محمد صلى الله عليه وسلم كانت ذات طبيعة دفاعية بالكامل. فبعدما تحمل بصبر سنوات من القسوة التي لا توصف والاضطهاد المستمر على أيدي الكفار، في بلدته مكة، هاجر النبي الكريم محمد (صلى الله عليه وسلم)، وأصحابه إلى المدينة المنورة.
ومع ذلك، حتى بعد الهجرة، لم يتمكنوا من العيش بسلام حيث طاردهم الجيش المكي بعدوانية، بهدف قتل النبي الكريم محمد (صلى الله عليه وسلم) والقضاء على الإسلام قضاء مبرما. وفي هذه الظروف القصوى أذن الله تعالى للمسلمين أن يخوضوا معركة دفاعية. وقد جاء الإذن في الآيتين 40 - 41 من سورة الحج حيث جاء فيهما: "أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ * الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقٍّ إِلاَّ أَن يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَّهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنصُرَنَّ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ"
 تدل هذه الآيات على أن الله تعالى لم يأمر النبي الكريم محمد (صلى الله عليه وسلم) بالقتال لإنقاذ الدين الإسلامي فقط، بل يشهد القرآن الكريم أن الهدف النهائي للمكيين كان القضاء على جميع الأديان وهدم جميع دور العبادة. عندها فقط، أمر الله تعالى المسلمين بالقتال من أجل ترسيخ المبدأ العالمي لحرية الضمير والمعتقد فقط. في الواقع، وفقًا لتعاليم الإسلام، إذا طلب أتباع الديانات الأخرى مساعدة المسلمين لحماية الحرية الدينية والحفاظ عليها، فيجب على المسلمين دعمهم. إذا كانت هذه هي تعاليم الإسلام الفعلية، فربما تتساءلون "لماذا قام الإرهابيون بشن هجمات بشعة باسم الإسلام في السنوات الأخيرة؟" والإجابة هي أن المتطرفين الحقودين أو أولئك الذين لديهم أهداف سياسية استنتجوا استنتاجات خاطئة تمامًا من بعض آيات القرآن الكريم من أجل خدمة رغباتهم ومصالحهم الفاسدة. ولكن إذا درس الإنسان السياق الصحيح لتلك الآيات بحيادية، سيرى أن الإسلام لا يسمح بأي شكل من أشكال القسوة، ولا توجد تناقضات في القرآن الكريم أو التعاليم الإسلامية. مما لا شك فيه أن كل آية قرآنية تتناغم بشكل كامل مع بعضها بعضًا.
 ثمة مبدأ ذهبي آخر لضمان السلام في المجتمع مذكور في الآية 91 من سورة النحل من القرآن الكريم حيث يقول الله تعالى: "إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاء ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ".
في هذه الآية، يأمر الله تعالى المسلمين، ليس فقط بالعدل، بل بتجاوز ذلك لمعاملة جميع الناس، بغض النظر عن انتماءاتهم الدينية، بالحب والمواساة. إنه يلزم المسلمين بمساعدة الآخرين بإيثار دون الرغبة في أي شيء في المقابل. علاوة على ذلك، فإن هذه الآية تمنع المسلمين صراحةً من أعمال التمرد أو انتهاك قوانين البلاد. ومن هذا المنطلق، لا يمكن الشك بأن المسلم الحقيقي يشكل تهديدًا لبلاده أو شعبه.
وفي الآية التالية يقول الله تعالى: "وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَاهَدتُّمْ وَلاَ تَنقُضُواْ الأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ". هنا يقول الله تعالى إن على جميع المسلمين الالتزام بكلامهم وأن يفوا بعهودهم. والمذنبون بانتهاك أيمانهم سيحاسبون مباشرة أمام الله تعالى. 
في كثير من الأحيان يتم التشكيك في ولاء والتزام المهاجرين المسلمين إلى الغرب. ولكنهم كمواطنين، سواء كانوا هنا في ألمانيا أو في أي مكان آخر، يتعهدون بالولاء والإخلاص لأوطانهم وبالالتزام بالقانون. ومن واجبهم الديني أن يتمسكوا بهذا العهد بأمانة، وأن يخدموا أمتهم ويسعوا نحو ازدهارها. في الواقع، من الأحاديث المشهورة عن النبي الكريم محمد (صلى الله عليه وسلم) أن "حب الوطن من الإيمان". بالنظر إلى هذا، كيف يمكن القول بأن المسلمين الحقيقيين ليسوا مواطنين مخلصين أو أن من المحتمل أن يزرعوا بذور الانقسام في المجتمع؟
 بل إن الوفاء بعهدهم يتطلب من المسلمين أن يكونوا مستعدين دائمًا لتقديم كل التضحيات الممكنة من أجل بلادهم. هل هناك شكل من الاندماج أفضل من أن يعيش المهاجرون المسلمون بقناعة صادقة بأنهم، على الرغم من أنهم قد ولدوا في مكان آخر، إلا أنهم قد أصبحوا الآن جزءًا من بلادهم الجديدة وهم على استعداد لتقديم تضحياتٍ كبيرة من أجل ازدهارها؟ علاوة على ذلك، هم يتعهدون برفض أي شكل من أشكال التمرد ضد الدولة والامتناع عن جميع الأنشطة غير القانونية. ومن ثم، فمن الخطأ تمامًا الجزم بأن التعاليم الإسلامية تجعل المسلمين غير قادرين على الاندماج في الدول غير الإسلامية. إذا امتنع مسلم، بسبب معتقداته الدينية، عن شرب الكحول، أو اختار عدم الذهاب إلى النوادي الليلية، أو ارتدى الملابس المحتشمة، أو رفض السلوك الذي يتعارض مع قيمه الأخلاقية، فهذا لا يعني أنه قد فشل في الاندماج. بل أرى أن الاندماج يتطلب من المهاجر أن يسعى دائمًا إلى تحسين وطنه الجديد، وأن يكون مستعدًا لجميع التضحيات من أجل ذلك، ويسعى لخدمة شعبه بإخلاص. مثل هذا الاندماج وسيلة لضمان ألا يؤدي التنوع في المجتمع إلى الانقسام أو الصراع، بل سيكون وسيلة لإثراء هذا المجتمع وسيتم إقامة روابط قوية من الوحدة بين مواطنيه.
فيما يتعلق بخدمة مجتمعهم، يقع على عاتق المسلمين واجب خاص لمساعدة الضعفاء وحمايتهم أو الذين يعانون بأي شكل من الأشكال. على سبيل المثال، في الآية 20 من سورة الذاريات من القرآن الكريم يقول الله تعالى: "وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌّ لِّلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ". في هذه الآية يذكر القرآن الكريم أن السمة المميزة للمسلم الحقيقي هي أن عليه رعاية جميع خلق الله ودعم المحتاجين سواء طلبوا مساعدته أو لا. لا ينبغي للمسلمين انتظار شخص ما ليطلب المساعدة، بل عليهم أن يحددوا، بشكل استباقي، الأشخاص في المجتمع الذين يمرون بكربة ومساعدتهم في التغلب على تحدياتهم أو مشاكلهم. وهنا حيث يقول القرآن الكريم إن بعض الكائنات الحية لا تستطيع التحدث أو التعبير عن احتياجاتها، فإنه يشمل الحيوانات وغيرها من أشكال الحياة البرية. يعتقد بعض الناس أن الإسلام لا يشجع على تربية الحيوانات الأليفة أو إظهار الحب للحيوانات، لكن هذه الآية تطلب من المسلم أن يعتني بجدية بالحيوانات التي تحت إشرافه أو رعايته. وبالمثل، تشير هذه الآية أيضًا إلى أهمية الحفاظ على الحياة البرية وحماية العالم من حولنا.
وبالمثل في الآيات 14 إلى 17 من سورة البلد من القرآن الكريم، يأمر الله تعالى المسلمين بدعم الفئات الأكثر ضعفًا في المجتمع. ويدعوهم إلى إطعام الجياع ومساعدة من يعانون من الفقر. لقد تم تعليم المسلمين مساعدة الأشخاص المعزولين والذين ليس لديهم شبكة من العائلة أو الأصدقاء لدعمهم. علاوة على ذلك، توجه هذه الآيات المسلمين إلى السعي لتحقيق العدالة وتحرير المقيدين بشكل غير إنساني بأغلال العبودية أو الظلم. 
لقد طُلب من المسلمين أن يعاملوا الأيتام بمحبة وأن يضمنوا حقوقهم وأن يواسوا المحرومين بأي شكل من الأشكال. إن هذه الآيات القرآنية المنيرة دعوة للإنسانية للدفاع عن حقوق أضعف أفراد المجتمع ومساعدتهم على الوقوف على أقدامهم. بل إنها توجة المسلمين إلى لعب دور رئيس في القضاء على جميع أشكال العبودية والفقر والحرمان من العالم. الخلاصة هي أن القرآن الكريم يعلمنا أن خدمة الإنسانية وسيلة أساسية للتقدم الروحي. وهناك آيات كثيرة في القرآن الكريم تؤكد على أهمية أداء حقوق الآخرين.
في الآية 149 من سورة البقرة من القرآن الكريم، يشير الله تعالى إلى حقيقة أن كل شخص مختلف وله وجهة نظره الخاصة في الحياة وطموحاته الشخصية. ومع ذلك، يذكر الله أن الهدف الأسمى للمسلمين يجب أن يكون التقدم في البر، وأساس البر هو إظهار الحب والرحمة تجاه الآخرين. بعد ذلك، في الآية 37 من سورة النساء من القرآن الكريم يعيد الله تعالى التأكيد على أهمية إظهار الحب للآخرين. على سبيل المثال، تقول الآية إن على الإنسان الإحسان لوالديه ومعاملتهما بمحبة وصبر. كما تحدد حقوق الأقارب والأحبة والفقراء والأيتام. وتقر الآية أيضًا بحقوق الجار. وتعريف الجار في الإسلام واسع يشمل على الأقل الأربعين منزلا المحيط ببيت المرء، ويشمل رفاق السفر وزملاء العمل والمرؤوسين. ولو أدى كل إنسان حقوق محيطه، الأربعين بيتا والزملاء والرفاق، فلا شك أن المجتمع سيكون متناغمًا وخاليًا من الصراع.
وثمة مبدأ ذهبي آخر لضمان سلام المجتمع مذكور في الآية 12 من سورة الحجرات من القرآن الكريم حيث ذكر الله تعالى أنه من الخطأ تمامًا الاستهزاء أو إذلال الأمم أو الشعوب الأخرى. من المؤكد أن من شأن السخرية من الآخرين أو تحقيرهم أن تسبب الاستياء وتحطم سلام المجتمع. مؤخرًا في السويد، قام بعض الأشخاص بإحراق وإتلاف نسخ من القرآن الكريم وعرضوا هذا العمل الدنيء بكل فخر على وسائل التواصل الاجتماعي. وبالمثل، تم لسنوات عديدة نشر رسوم كاريكاتورية مسيئة للغاية تصور النبي الكريم (صلى الله عليه وسلم). إن اعتراضنا على مثل هذه الأعمال الدنيئة لا يقتصر على تلك الحوادث التي تستهدف الإسلام أو المسلمين فقط. بل نعتقد اعتقادًا راسخًا أن الإساءة إلى مقدسات أتباع أي دين أمرٌ مستهجن ومدان بأشد العبارات. إن مثل هذه الأعمال تثير وتؤذي الأبرياء بلا داع وتثير مشاعر الغضب والاستياء القوية. إنها وسيلة لتقويض السلام والتماسك في المجتمع. يعلمنا الإسلام أنه من الضروري رعاية مشاعر وأحاسيس بعضنا بعضًا بحساسية ومراعاة. 
ثم وقبل أن أختتم كلامي، أود أيضًا أن أتطرق إلى مسألة حقوق المرأة في الإسلام. ومن المؤكد أنه عندما يتعلق الأمر بحقوق المرأة، فقد تم تشويه الإسلام مرارًا. 
على النقيض من حرمان المرأة من حقوقها، الحقيقة هي أن الإسلام قد أرسى حقوق المرأة، وقام بذلك قبل قرون من منح المرأة حقوقًا مماثلة في الدول التي تعتبر الآن متقدمة. ففي عصر لم تكن فيه حقوق المرأة جديرة بالاعتبار، كرّس القرآن الكريم ورسول الإسلام الكريم (صلى الله عليه وسلم) إلى الأبد حقوقًا لا حصر لها للنساء والفتيات، بما في ذلك حق التعليم والطلاق والميراث. وفي إحدى المناسبات، شبه النبي الكريم (صلى الله عليه وسلم) المرأة بالضلع، بمعنى أنها رقيقة ويجب أن تعامل بالحب والحنان. إذا قام المرء بتحليل هذه العبارة بعناية فسوف يدرك مدى احترام مكانة المرأة في الإسلام. لقد تم تصميم الضلع البشري لحماية الأعضاء الحيوية للإنسان. وهكذا، في وصف المرأة بهذه الطريقة، أشار النبي الكريم (صلى الله عليه وسلم) إلى حقيقة أن المرأة أساس بقاء البشرية.
ومن الأحاديث المشهورة الأخرى عن النبي محمد (صلى الله عليه وسلم) أن الجنة تحت أقدام الأمهات. لقد أعطيت المرأة هذه المكانة الفريدة والرفيعة لأن الأم تلعب الدور الأول في تربية الأجيال القادمة في المجتمع وتقدم تضحيات جسيمة من أجل أبنائها. إذا قامت المرأة بواجباتها تجاه أطفالها فسوف تمكنهم من أن يتطوروا إلى أفراد خلوقين وصالحين يساهمون بشكل إيجابي في المجتمع. وبذلك تكون الأمهات وسيلة النجاح والازدهار لأبنائها في هذه الحياة، وترشدهم إلى الطريق المؤدي إلى الجنة في الآخرة. 
وفيما يتعلق بسورة النساء في القرآن الكريم، توفر الآية 20 وسيلة متميزة لترسيخ الحقوق الأسرية للمرأة. تأمر الآية المسلمين وعلى وجه التحديد الرجال بمعاملة زوجاتهم بمحبة ومراعاة احتياجاتهن وتنص على أن المرأة شخص حر ولا يمكن إخضاعها لملكية أي رجل. وفيما يتعلق بالمال، فإن كل ما تكسبه المرأة ملك لها لتحتفظ به، ولا يستطيع زوجها أن يطالب بحصة منه. 
وعند الطلاق، يعلّم الإسلام أن المرأة حرة في الاحتفاظ بما أعطاها زوجها أثناء زواجهما. في عالم اليوم، عندما ينهار الزواج، غالبًا ما تحدث صراعات طويلة وخلافات مريرة حيث يسعى الرجال لاستعادة ما قدموه لزوجاتهم. ولكن الإسلام لا يسمح بذلك. وتأكيدًا على كيف يجب معاملة النساء، تنص الآية 73 من سورة النحل من القرآن الكريم أن على الرجال أن يعاملوا زوجاتهم بالحسنى وأن يقدِّروا من ولدن أطفالهم. 
[bookmark: _GoBack]علاوة على ذلك، فقد ذكر الله تعالى في الآية 188 من سورة البقرة أن الزوجة "لباس" لزوجها، وزوجها "لباس" لها، أي أن الزوج والزوجة متساويان في المكانة ووسيلة لحماية واحدهما الآخر. يجب عليهما إظهار الحب وحماية بعضهما بعضًا، بدلاً من أن يكون أحدهما مصدرًا للأذى أو الحزن للآخر.
في الوقت القصير المتاح، لم أذكر سوى القليل من حقوق المرأة التي أقرها الإسلام. ويكفي أن نقول إن الادعاء بأن الإسلام ينكر حقوق المرأة لا أساس له من الصحة ومخالف للحقائق. في الواقع، ليس من قبيل المبالغة الإشارة إلى أن المفهوم الإسلامي لحقوق المرأة كان ثوريًا حقًا، وكما أوضحت سابقًا، فقد تم توجيه العديد من الاعتراضات إلى الإسلام وكلها لا أساس لها من الصحة. ومن المؤكد أنه من الخطأ تمامًا تصوير الإسلام على أنه دين العنف والتطرف، أو الادعاء بأن القيم الأخلاقية للإسلام منقوصة بأي شكل من الأشكال. ومن الظلم تمامًا القول بأن الإسلام يسعى إلى إثارة الفوضى في المجتمع. بل على العكس من ذلك، إنه دين يسعى إلى بناء الجسور بين الناس من جميع الأديان والمعتقدات. إنه دين يعزز السلام والمحبة والوئام. والواقع أن كلمة "الإسلام" تعني حرفيًا "السلام والأمن". وإذا فشل بعض المسلمين في أداء حقوق الآخرين، فهذا فشلهم الشخصي، وليس خطأ الإسلام أو تعاليمه. مثل هؤلاء الناس مذنبون بانتهاك تعاليم دينهم.
بهذه الكلمات، آمل أنه قد تم الرد بشكل مناسب على أي سؤال كان في أذهانكم حول الإسلام، ولكن إذا كان أي منكم يحتاج إلى مزيد من التوضيح، فيمكنه التحدث لاحقًا إلى دعاتنا أو علمائنا هنا.
وفي الختام، أدعو الله أن يتعرف سكان العالم على خالقهم وأن يعيش جميع البشر، بغض النظر عن معتقداتهم الدينية، معًا في سلام وبروح الرحمة والاحترام لبعضهما بعض. آمين. وأخيرا، أغتنم هذه الفرصة لأشكركم جميعًا مرة أخرى على انضمامكم إلينا هنا اليوم. شكرًا جزيلًا.

